

Dr. Jörg Noller

# Was ist Zeit?

BA-Seminar Dienstags, 12-14 Uhr c.t. Raum E006





Was ist Zeit?



## **Zeit-Quiz**



Was ist Zeit?



# Videos zur Relativitätstheorie auf <u>www.philocast.net</u>



Was ist Zeit?



#### Hinweise zu Hausarbeiten



Was ist Zeit?



Mögliche **Hausarbeits- und Essaythemen** können per Email oder in einer Sprechstunde festgelegt werden. Eine Liste mit möglichen Themen wird allen TeilnehmerInnen rechtzeitig zugänglich gemacht.

Die fertige Hausarbeit sollte ca. 25000 Zeichen umfassen.

Letztmöglicher Abgabetermin ist der 25. März 2019, 23.59 Uhr.



Was ist Zeit?



Die Arbeit sollte zusammen mit einer separaten Eigenständigkeitserklärung (statt einer Unterschrift genügt "gez. Vorname Name" am Ende des Dokuments) an die Adresse joerg.noller@lrz.uni-muenchen.de im PDF-Format gesendet werden. Bitte geben Sie in der Betreffzeile "Hausarbeit Zeit-Seminar" an.

Es besteht, mit Ausnahme im Fall von Krankheit, keine Möglichkeit der Verlängerung der Frist. Im Falle einer Erkrankung muss rechtzeitig das Prüfungsamt darüber informiert werden und ggf. ein Attest vorgelegt werden.

Bitte benutzen Sie die Schriftart Times New Roman, Schriftgröße 12 für den Haupttext und Schriftgröße 10 für die Fußnoten. Formatieren Sie den Text am besten im Blocksatz. Im Haupttext sollte ein 1,5-facher Zeilenabstand eingestellt sein (für die Fußnoten genügt ein 1-facher Zeilenabstand). Vergessen Sie nicht die Seitenzahlen.



Was ist Zeit?



Bitte untersuchen Sie Ihren Text vor der Abgabe **gründlich** auf Rechtschreibfehler (insbesondere Kommasetzung), da auch formale Aspekte mit in die Note der Arbeit einfließen. Kommas werden grundsätzlich vor Relativsätzen, indirekten Fragesätzen und unterordnenden Konjunktionen ("weil", "dass", "obwohl", "da", "indem", …) gesetzt.

Die Arbeit sollte mit einem **Titelblatt** beginnen. In der Mitte sollte ein aussagekräftiger Titel stehen, der sich in Haupt- und Untertitel differenziert. Der Haupttitel kann pointiert gewählt werden (durchaus auch ein Zitat sein). Der Untertitel sollte dann den Haupttitel näher spezifizieren. Ebenfalls auf dem Titelblatt (oben rechts bzw. unten links) sollten jeweils Informationen zum Seminar (Name des Dozenten, Thema des Seminars, Semester, Datum der Abgabe) bzw. Informationen zum Verfasser (Name des Verfassers, Studiengang und Semesterzahl, Matrikelnummer und Email) angegeben werden.



Was ist Zeit?



Die eigentliche Arbeit sollte mit einem **Inhaltsverzeichnis** beginnen, welches sich in 1. Einleitung, 2. Hauptteil, 3. Schluss und Literaturverzeichnis gliedert. Bitte Formatieren Sie die Gliederung über die Option "Formatvorlage", so dass das Inhaltsverzeichnis automatisch erstellt wird.

**Literaturnachweise** im Text erfolgen durch Fußnoten. Es können Siglen für philosophische Werke vergeben werden (z.B. *KpV* für Kants Kritik der praktischen Vernunft oder *AA* für die Akademie-Ausgabe der Kantischen Werke). Die Siglen sollten in einer der ersten Fußnoten oder zu Beginn des Literaturverzeichnisses geklärt werden.



Was ist Zeit?



In der **Einleitung** sollte die Fragestellung aufgeworfen werden, welche für die Arbeit leitend ist. Es sollte also ein klar umrissenes systematisches **Problem** markiert werden, welches sich innerhalb des Rahmens der Hausarbeit durch Bezug auf den Primärtext abhandeln lässt. Auch sollte die dabei verwendete Methode angegeben werden (wie gehe ich zur Beantwortung der Leitfrage im Folgenden vor?). Häufig kann es auch sinnvoll sein, dazu eine oder mehrere Leitfragen aufzuwerfen. Versuchen Sie, wo möglich, die argumentative Struktur des Textes zu identifizieren und zu rekonstruieren. Dies kann teilweise durch Formalisierung (was sind die Prämissen, was ist die Konklusion?), oder auch durch gut gewählte, illustrierende oder kritisierende Beispiele geschehen. Die Gliederung der Arbeit sollte einem Gedankengang entsprechen und einen logischen Zusammenhang aufweisen. Im Idealfall sollte sich jeder Schritt aus dem vorherigen ergeben. Zitate sprechen nie für sich. Bitte leiten Sie diese deswegen immer ein und kommentieren Sie diese, so dass man sieht, dass Sie sich mit ihnen auseinandergesetzt haben.



Was ist Zeit?



Im **Hauptteil** sollte das vorgesetzte Thema differenziert behandelt werden. Hier empfiehlt es sich, das Thema weiter zu unterteilen in verschiedene Gedankenschritte (2.1, 2.2, 2.3). Im **Schlussteil** sollten eine pointierte Zusammenfassung der erzielten Ergebnisse und ein Fazit enthalten sein. Eventuell können hier auch Problempunkte markiert werden, die nicht im Hauptteil diskutiert werden konnten.



Was ist Zeit?



Die Arbeit wird durch ein alphabetisch geordnetes **Literaturverzeichnis** beschlossen. Es ist unterteilt in Primärliteratur (also die zu behandelnden Originaltexte) und Sekundärliteratur, also Schriften, die sich auf die Primärliteratur beziehen. Die Literaturangabe hat folgendes Format:

Nachname, Vorname: *Titel*. Ort Jahr. (bei Aufsätzen zusätzlich: In: *Zeitschrift* Band (Jahr), S. X-Y.

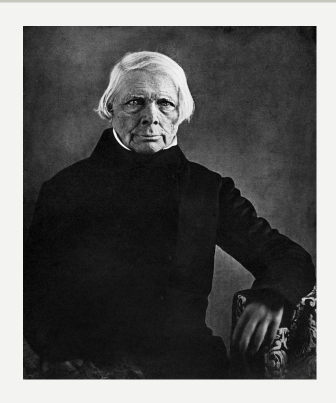
Zitieren Sie bitte nie aus Internetquellen wie Wikipedia, oder sonstigen nicht durch wissenschaftliche Autoren verantworteten Texten, die sie im Netz finden.

Bitte achten Sie darauf, dass Sie nicht plagiieren. Dies können Sie dadurch vermeiden, dass Sie klar diejenigen Teile, die von Ihnen stammen, von denjenigen unterscheiden, die Sie von anderen übernommen haben.



Was ist Zeit?





Friedrich Wilhelm Joseph Schelling (1775-1854)

Die Weltalter (1811-1813)



Was ist Zeit?



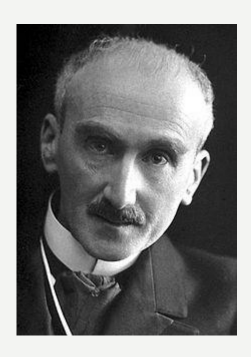
#### Schellings Theorie der Zeit

- Schelling denkt die A-Reihe nicht subjektiv, sondern objektiv.
- Zeit ist nicht horizontal, sondern vertikal 'geschichtet'.
- Schelling denkt die Zeit als Subjekt bzw. als etwas Organisches und grenzt sie von einem mechanistischen Zeitverständnis ab.



Was ist Zeit?





Henri Bergson (1859-1941)

Zeit und Freiheit (1889)



Was ist Zeit?



#### Leitfragen

- Wie bestimmt Bergson das Phänomen der Zeitdauer?
- Wie verhält sich Bergsons Theorie zur A- und B-Reihe der Zeit?
- Wie verhalten sich nach Bergson Raum und Zeit zueinander?
- In welcher Hinsicht kritisiert Bergson Kants Zeitverständnis?



Was ist Zeit?



Wir drücken uns notwendig durch Worte aus, und wir denken fast immer räumlich. Mit anderen Worten, die Sprache zwingt uns, unter unsern Vorstellungen dieselben scharfen und genauen Unterscheidungen, dieselbe Diskontinuität herzustellen wie zwischen den materiellen Gegenständen. Diese Assimilation ist im praktischen Leben von Nutzen und in der Mehrzahl der Wissenschaften notwendig. Es ließe sich jedoch die Frage aufwerfen, ob nicht die unübersteiglichen Schwierigkeiten, die gewisse philosophische Probleme bieten, daher kommen, daß man dabei beharrt, die Erscheinungen, die keinen Raum einnehmen, im Raume nebeneinander zu ordnen, und ob sich der Streit nicht oft dadurch beenden ließe, daß man von den allzu groben Bildern abstrahiert, um die er sich abspielt. Wenn eine unberechtigte Übersetzung des Unausgedehnten in Ausgedehntes, der Qualität in Quantität ins Innere der aufgeworfenen Frage selbst den Widerspruch hineinträgt, ist es dann zu verwundern, daß sich der Widerspruch in den Lösungen, die man ihr gibt, wiederfindet?



Was ist Zeit?



Es fällt uns aber unglaublich schwer, uns die Dauer in ihrer ursprünglichen Reinheit vorzustellen; und das kommt zweifellos daher, daß nicht allein wir dauern: die äußeren Dinge, so scheintes, dauern gleich uns, und die Zeit, von diesem Gesichtspunkt aus gesehen, gewinnt ganz das Aussehen eines homogenen Mediums. Nicht nur erscheinen die Momente dieser Dauer als einander äußerlich, wie Körper im Raum, sondern die von unsern Sinnen perzipierte Bewegung ist gewissermaßen das greifbare Zeichen für eine homogene und meßbare Dauer. ja, noch mehr; die Zeit tritt in die Formeln der Mechanik, in die Berechnungen des Astronomen und selbst des Physikers in quantitativer Form ein. Man mißt die Geschwindigkeit einer Bewegung, und das schließt ein, daß die Zeit auch ihrerseits eine Größe ist. Selbst die Analyse, die wir vorher versucht haben, verlangt von hier aus noch eine Vervollständigung; wenn nämlich die Dauer im eigentlichen Sinne nicht gemessen wird, was messen dann die Schwingungen der Uhr? Man wird äußersten Falls zugeben, daß die vom Bewußtsein perzipierte innere Dauer in der Ineinanderschachtelung der Bewußtseinsvorgänge, in der stufenweise Bereicherung des Ich aufgehe; die Zeit aber, die der Astronom in seine Formel einführt, die Zeit, die unsre Uhr in gleiche Parzellen teilt, diese Zeit, wird man sagen, ist etwas andres; sie ist eine meßbare Größe und folglich homogen.



Was ist Zeit?



Verfolge ich auf dem Zifferblatt einer Uhr mit den Augen die Bewegung des Zeigers, die den Schwingungen des Pendels entspricht, so messe ich keine Dauer, wie man zu glauben scheint; ich beschränke mich vielmehr darauf, Simultaneitäten zu zählen, was etwas ganz anderes ist. Außerhalb meiner, im Raume, gibt es immer nur eine einzige Lage des Zeigers und des Pendels; von den vergangenen Lagen bleibt ja nichts erhalten. In meinem Innern vollzieht sich dagegen ein Organisations- oder gegenseitiger Durchdringungsprozeß der Bewußtseinsvorgänge, der die wahre Dauer ausmacht. Weil ich auf diese Weise dauere, deshalb stelle ich mir, was ich die vergangenen Schwingungen der Uhr nenne, vor, während ich gleichzeitig die aktuelle Schwingung perzipiere. Schalten wir nun einen Augenblick das Ich aus, das diese sukzessiv genannten Schwingungen denkt, so wird es immer nur eine einzige Pendelschwingung geben, sogar nur eine einzige Stellung dieses Pendels und folglich keine Dauer. Schalten wir andrerseits das Pendel und seine Schwingungen aus, so gibt es nichts mehr als die heterogene Dauer des Ich, ohne Momente, die einander äußerlich wären, ohne Beziehung zur Zahl.



Was ist Zeit?



So findet also in unsrem Ich Sukzession ohne reziproke Exteriorität statt und außerhalb des Ich reziproke Exteriorität ohne Sukzession, und zwar reziproke Exteriorität, weil die gegenwärtige Schwingung von der nicht mehr bestehenden vorhergegangenen radikal unterschieden ist; Sukzessionslosigkeit aber, weil es Sukzession nur für einen bewußten Beobachter geben kann, der sich des Vergangenen erinnert und die zwei Schwingungen oder ihre Symbole in einem aushilfshalber vorgestellten Raum nebeneinander aufreiht. – Zwischen dieser Sukzession ohne Exteriorität und dieser Exteriorität ohne Sukzession vollzieht sich nun eine Art Austausch, der dem von den Physikern sogenannten Phänomen der Endosmose ziemlich analog ist.



Was ist Zeit?



Da die sukzessiven Phasen unsres bewußten Lebens, die sich indessen gegenseitig durchdringen, iede für sich genommen einer ihnen simultanen Pendelschwingung entsprechen, da andrerseits diese Schwingungen deutlich voneinander unterschieden sind, insofern die eine nicht mehr ist, wenn die andere eintritt, gewöhnen wir uns daran, zwischen den sukzessiven Momenten unsres bewußten Lebens dieselbe Unterscheidung aufzustellen: die Pendelschwingungen lösen es sozusagen in einander äußerliche Teile auf: hieraus entspringt dann die irrtümliche Vorstellung einer inneren homogenen, dem Raume analogen Dauer, deren identische Momente aufeinander folgen, ohne einander zu durchdringen. Andrerseits aber profitieren gewissermaßen die Pendelschwingungen, die nur deshalb wohlunterschieden sind, weil die eine verschwunden ist, wenn die andere auftritt, durch den Einfluß, den sie in der geschilderten Weise auf unser bewußtes Leben ausgeübt haben.



Was ist Zeit?



Dank der Erinnerung, die unser Bewußtsein von ihnen im Ganzen organisiert at, werden sie aufbewahrt und dann aneinander gereiht: kurz, wir erschaffen für sie eine vierte Raumdimension, die wir die homogene Zeit nennen und die es möglich macht, daß die Pendelbewegung, obwohl sie sich eigentlich fortschrittlos vollzieht, sich ins Unbegrenzte an sich selber anreiht. – Versuchen wir nun in diesem sehr komplexen Prozesse den Anteil des Wirklichen und des aus der Einbildung Stammenden genau zu bestimmen, so finden wir folgendes: Es gibt einen realen Raum ohne Dauer, wo aber Phänomene simultan mit unsern Bewußtseinszuständen auftreten und verschwinden. Es gibt eine wirkliche Dauer, deren heterogene Momente sich gegenseitig durchdringen, vor der aber jeder Moment einem Zustand der äußeren Welt, der zur selben Zeit mit ihm eintritt, angenähert werden und von den andern Momenten eben durch diese Annäherung abgetrennt werden kann. Aus der Vergleichung dieser beiden Realitäten entsteht eine dem Raum entlehnte symbolische Vorstellung von der Dauer. Diese nimmt so die illusorische Form eines homogenen Mediums an, und das Verbindende zwischen diesen beiden Termini, dem Raume und der Dauer, ist die Simultaneität, die man als den Schnittpunkt der Zeit mit dem Raume definieren könnte.



Was ist Zeit?



Die ganz reine Dauer ist die Form, die die Sukzession unsrer Bewußtseinsvorgänge annimmt, wenn es sich dessen enthält, zwischen dem gegenwärtigen und den vorhergehenden Zuständen eine Scheidung zu vollziehen. Dazu hat es keineswegs nötig, sich an die vorübergehende Empfindung oder Vorstellung ganz und gar zu verlieren; denn dann würde es ja im Gegenteil zu dauern aufhören. Ebensowenig braucht es die vorangegangenen Zustände zu vergessen: es genügt, wenn es diese Zustände, indem es sich ihrer erinnert, nicht neben den aktuellen Zustand wie einen Punkt neben einen ändern Punkt stellt, sondern daß es sie mit ihm organisiert, wie es geschieht, wenn wir uns die Töne einer Melodie, die sozusagen miteinander verschmelzen, ins Gedächtnis rufen. Könnte man nicht sagen, daß, wenn diese Töne auch aufeinanderfolgen, wir sie dennoch ineinander apperzipieren, und daß sie als Ganzes mit einem Lebewesen vergleichbar sind, dessen Teile, wenn sie auch unterschieden sind, sich trotzdem gerade durch ihre Solidarität gegenseitig durchdringen? Der Beweis dafür ist, daß, wenn wir den Takt unterbrechen, indem wir einen Ton der Melodie über Gebühr aushalten, nicht die übertriebene Länge als solche, sondern die qualitative Veränderung, die damit dem Ganzen des musikalischen Satzes widerfährt, uns unser Versehen bemerkbar macht.



Was ist Zeit?



Die Sukzession läßt sich also ohne die Wohlunterschiedenheit und wie eine gegenseitige Durchdringung, eine Solidarität, eine intime Oranisation von Elementen begreifen, deren jede das Ganze vertritt und von diesem nur durch ein abstraktionsfähiges Denken zu unterscheiden und zu isolieren ist. Eine solche Vorstellung von der Dauer würde sich ohne allen Zweifel ein Wesen machen, das zugleich identisch und veränderlich wäre und dem die Idee des Raumes gänzlich mangelte. Wir aber sind mit dieser Idee vertraut, stehen sogar in ihrem Banne und tragen sie unbewußt in unsere Vorstellung von der reinen Sukzession hinein; wir stellen unsere Bewußtseinsvorgänge so nebeneinander, daß wir sie simultan apperzipieren, und zwar nicht ineinander, sondern nebeneinander; kurz, wir projizieren die Zeit in den Raum, wir drücken die Dauer durch Ausgedehntes aus, und die Sukzession nimmt für uns die Form einer stetigen Linie oder einer Kette an, deren Teile sich berühren, ohne sich zu durchdringen. Beachten wir hierbei, daß dies letzte Bild nicht mehr die sukzessive, sondern die simultane Perzeption des vor und nach einschließt, und daß es einen Widerspruch bedeutet, eine Sukzession anzunehmen, die nur Sukzession wäre, und trotzdem in einem und demselben Augenblick ganz vorhanden sein könnte.



Was ist Zeit?



Spricht man nun von einer Sukzessions-*Ordnung* in der Dauer, und von der Umkehrbarkeit dieser Ordnung, ist dann die fragliche Sukzession die reine Sukzession, wie wir sie oben definierten, die mit Ausdehnung nicht vermischt ist, oder die Sukzession, die sich im Raum auseinanderfaltet, dergestalt daß man davon gleichzeitig mehrere getrennte und nebeneinander angeordnete Termini go umfassen kann? Die Antwort wird nicht zweifelhaft sein: zwischen Termini ist eine Ordnung nicht ohne ihre vorherige Unterscheidung zu ermöglichen, noch ohne nachträgliche Vergleichung der Stellen, die sie einnehmen; man apperzipiert sie also als vielfach, simultan und wohlunterschieden; mit einem Wort, man reiht sie nebeneinander auf! Wenn man also im Sukzessiven eine Ordnung einführt, so wird eben damit die Sukzession zur Simultaneität und projiziert sich den Raum. Kurz, wenn die Verschiebung meines Fingers auf einer Fläche oder Linie mir eine Reihe von Empfindungen verschiedener Qualitäten verschafft, so wird von zwei Dingen eins eintreten: entweder ich werde mir diese Empfindungen nur in der Dauer vorstellen, und sie werden dann so aufeinander folgen, daß ich mir in einem gegebenen Augenblick nicht mehrere von ihnen als simultan und dennoch wohlunterschieden vorzustellen vermag; - oder aber ich werde eine Sukzessionsordnung herauserkennen, und dann habe ich nicht nur die Fähigkeit, eine Sukzession von Termini wahrzunehmen, sondern obendrein diese nebeneinander aufzureihen, nachdem ich sie unterschieden habe; mit einem Worte, ich habe dann bereits die Raumvorstellung. Die Vorstellung einer in der Dauer umkehrbaren Reihe oder auch nur einer gewissen Ordnung der Sukzession in der Zeit enthält also ihrerseits schon die-Vorstellung des Raumes und eignet sich nicht dazu, ihn zu definieren.



Was ist Zeit?



Die Sukzession läßt sich also ohne die Wohlunterschiedenheit und wie eine gegenseitige Durchdringung, eine Solidarität, eine intime Oranisation von Elementen begreifen, deren jede das Ganze vertritt und von diesem nur durch ein abstraktionsfähiges Denken zu unterscheiden und zu isolieren ist. Eine solche Vorstellung von der Dauer würde sich ohne allen Zweifel ein Wesen machen, das zugleich identisch und veränderlich wäre und dem die Idee des Raumes gänzlich mangelte. Wir aber sind mit dieser Idee vertraut, stehen sogar in ihrem Banne und tragen sie unbewußt in unsere Vorstellung von der reinen Sukzession hinein; wir stellen unsere Bewußtseinsvorgänge so nebeneinander, daß wir sie simultan apperzipieren, und zwar nicht ineinander, sondern nebeneinander; kurz, wir projizieren die Zeit in den Raum, wir drücken die Dauer durch Ausgedehntes aus, und die Sukzession nimmt für uns die Form einer stetigen Linie oder einer Kette an, deren Teile sich berühren, ohne sich zu durchdringen. Beachten wir hierbei, daß dies letzte Bild nicht mehr die sukzessive, sondern die simultane Perzeption des vor und nach einschließt, und daß es einen Widerspruch bedeutet, eine Sukzession anzunehmen, die nur Sukzession wäre, und trotzdem in einem und demselben Augenblick ganz vorhanden sein könnte.



Was ist Zeit?



Was ist die Dauer in uns? Eine qualitative Mannigfaltigkeit, die mit der Zahl keine Ähnlichkeit hat; eine organische Entwicklung, die jedoch keine wachsende Quantität ist; eine reine Heterogenität, innerhalb derer es keine unterschiedenen Qualitäten gibt. Kurz, die Momente der innern Dauer sind nicht einander äußerlich



Was ist Zeit?



Kants Irrtum bestand darin, daß er die Zeit als ein homogenes Medium auffaßte. Er scheint nicht bemerkt zu haben, daß sich die wirkliche Dauer aus Momenten zusammensetzt, die einander innerlich sind und daß, wenn sie die Gestalt eines homogenen Ganzen annimmt, sie sich eben damit im Raume ausdrückt. So läuft gerade die Unterscheidung, die er zwischen Raum und Zeit aufstellt, im Grunde darauf hinaus, die Zeit mit dem Raume und die symbolische Repräsentation des Ich mit dem Ich selbst zu verwechseln. Er hielt das Bewußtsein für unfähig, die psychischen Tatsachen anders als in der Nebeneinanderreihung wahrzunehmen, und vergaß dabei, daß ein Medium, in dem diese Tatsachen sich nebeneinanderreihen und voneinander unterscheiden, notwendig Raum und nicht mehr Dauer ist.



Was ist Zeit?



Dadurch kam er zu der Meinung, daß sich in den Tiefen des Bewußtseins dieselben Zustände ebenso wiederholen können, wie sich dieselben physischen Phänomene im Raume wiederholen; wenigstens gestand er dies implizite zu, wenn er der Kausalitätsbeziehung in der inneren Welt denselben Sinn und dieselbe Rolle beimaß wie in der äußern Welt. Damit ward dann die Freiheit eine unbegreifliche Tatsache. Und trotzdem bewahrte er sich infolge eines unbegrenzten, doch unbewußten Vertrauens in jene innere Apperzeption, deren Tragweite er einzuschränken bestrebt war, einen unerschütterlichen Glauben an die Freiheit. So erhob er sie zur Höhe der Noumena; und da er die Dauer mit dem Raum vermengt hatte, machte er aus jenem wirklichen und freien Ich, das tatsächlich dem Raume fremd ist, ein Ich, das in gleicher Weise auch der Dauer gegenüber äußerlich und infolgedessen unserem Erkenntnisvermögen unzugänglich sein sollte.



Was ist Zeit?



Die Wahrheit aber ist, daß wir dieses Ich immer dann wahrnehmen, wenn wir durch eine starke Anspannung der Reflexion unsre Augen von dem Schatten abwenden, der uns nachfolgt, und in uns selbst zurückgehen. Die Wahrheit ist, daß, wenn wir meistens im Verhältnis zu unserer eignen Person äußerlich und mehr im Raum als in der Dauer leben und handeln und wenn wir dadurch dem Kausalgesetz verfallen, das dieselben Wirkungen mit denselben Ursachen verknüpft, wir uns dennoch stets in die reine Dauer zurückversetzen können, deren Momente einander innerlich und heterogen sind und wo eine Ursache ihre Wirkung nicht zu reproduzieren vermag, da sie ja selbst sich niemals reproduzieren wird.



Was ist Zeit?



In dieser Vermengung der wahren Dauer mit ihrem Symbol liegt nun unsres Erachtens zugleich die Stärke und die Schwäche des Kantischen Systems. Kant imaginiert auf der einen Seite Dinge an sich und andernteils eine homogene Zeit und einen homogenen Raum, durch die hindurch die Dinge an sich erscheinen: so entstehen auf der einen Seite das phänomenale Ich, wie es das Bewußtsein perzipiert, und auf der andern Seite die äußeren Gegenstände. Zeit und Raum wären also ebensowenig in uns wie außer uns; die Unterscheidung von außen und innen selbst aber wäre das Werk von Zeit und Raum. Diese Lehre hat den Vorzug, unsrem empirischen Denken eine solide Grundlage zu geben und uns dessen zu versichern, daß die Erscheinungen als solche adäquat erkennbar sind. Wir könnten sogar diese Erscheinungen verabsolutieren und auf unerkennbare Dinge an sich verzichten, käme nicht als Offenbarerin der Pflicht die praktische Vernunft, nach Art der platonischen Wiedererinnerung, dazwischen, um uns zu gemahnen, daß die Dinge an sich unsichtbar und gegenwärtig existieren. Was diese ganze Theorie beherrscht, ist die sehr scharfe Unterscheidung zwischen der Materie der Erkenntnis und ihrer Form, zwischen dem Homogenen und dem Heterogenen, und diese Hauptentscheidung wäre gewiß nie gemacht worden, hätte man nicht auch die Zeit dem gegenüber, was sie erfüllt, als ein indifferentes Medium angesehen.



Was ist Zeit?



Wenn aber die Zeit, wie sie das unmittelbare Bewußtsein apperzipiert, ein homogenes Medium wäre wie der Raum, könnte die Wissenschaft ihrer auch wie des Raumes habhaft werden. Wir haben nun versucht zu beweisen, daß die Dauer, insofern sie Dauer, und die Bewegung, insofern sie Bewegung ist, der mathematischen Erkenntnis unzugänglich sind, die von der Zeit nur die Simultaneität und von der Bewegung nur die Unbewegtheit zurückbehält. Dies scheint den Kantianern und selbst ihren Gegnern entgangen zu sein: in dieser angeblichen Erscheinungswelt, die für die Wissenschaft hergerichtet ist, sind alle Beziehungen, die sich nicht in Simultaneität, d.h. ins Räumliche, übersetzen lassen, wissenschaftlich unerkennbar.



Was ist Zeit?



Zweitens könnten in einer homogen gedachten Dauer sich dieselben Zustände wieder einstellen, Kausalität würde notwendige Determination einschließen und alle Freiheit unbegreiflich werden. Zu diesem Ergebnis gelangt denn auch schließlich die Kritik der reinen Vernunft. Statt aber daraus zu folgern, daß die wirkliche Dauer heterogen ist, wobei infolge der Aufklärung dieser zweiten Schwierigkeit seine Aufmerksamkeit auf die erste gelenkt worden wäre, hat Kant es vorgezogen, die Freiheit jenseits der Zeit zu verlegen und eine unüberwindbare Schranke zwischen der Erscheinungswelt zu errichten, die er völlig unserm Verstande ausliefert, und der Welt der Dinge an sich, zu der er uns den Zutritt verwehrt.



Was ist Zeit?



### Vielen Dank für die Aufmerksamkeit!